

# مخاطرالعولمةعلى الهويةالتقافية

د. محمل عمارة





سم الكتاب: مخاطر العولمة على الهوية الثقافية

السم الماسة ل / محمد عمارة

تاريخ النشر: فيراير ١٩٩٩م. (طبعة أولي)

رقم الإسلاع ١٧٢٧ / ١٩٩٩م -

الترقيم الدولي: 1. S. B. N 977 - 14 - 0901 - 8

الماش دارلهما فمصر للطباعة والنشروالتوزيع .

الرك الرئيسي ١ ٨ المنطقة الصناعية الرابعة .

مدينة السيادس من أكتوبر

ت: ۲۲۰۲۸۷ / ۱۱. (۱۰ خط وط)

فاكس: ٢٩٦ - ١١١/٢٢ .

مركز التوزيع ، ١٨ ش كامل صدقى – الفجالة – القاهرة

ت: ۷۲۸۶. ۹٥ - ٥٩٨٨. ٩٥/٢.

فاكس: ٢/٥٩٠٣٢٩٥ ص.ب: ٩٦ القجالة

الاارة النشري ٢١ ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة

-: STEFFEY - STATVETY.

قاكس: ٢٠ ٣٤٦٢٥٧٦ . ص.ب: ٢٠ إمبابــة .

## مو تحرير مضامين المصطلحات

من العيوب القاتله في حواراتنا الفكرية المعاصرة ، استخدام وترديد العديد من المصطلحات دون ضبط وتحرير لمفاهيم ومضامين هذه المصطلحات . .

وإذا كان أسلافنا قد قالوا: «إنه لا مُشَاحَة في المصطلح» ... فإن هذه المقولة صادقة فيما يتعلق باستخدام المصطلح .. أما في مضامين ومفاهيم المصطلح، فكثيرا ما تكون هناك مشاحة ، عندما تتوحد المصطلحات ، مع تغاير وتمايز مفاهيمها ومضامينها في الحضارات المختلفة والتيارات الفكرية المتباينة ..

فمصطلح «السياسة» واحد، تستخدمه - دون مشاحة - مختلف تيارات الفكر، بمختلف الفلسفات والديانات والحضارات . . بينما مضمون هذا المصطلح مختلف ومتمايز باختلاف الحضارات والفلسفات . .

فالسياسة عند ميكافيلي (١٤٦٩ - ١٥٢٧م) - وفي الفكر الأوربي - هي «فن الممكن من الواقع . . والتحليل لعلاقات القوة التي تمارس من خلال عملية الحكم ، وفي إطار الدولة . .»

فهى فكر وعمل ، يعتمدان الصراع والقوة ، لتحقيق الممكن من بين خيارات الواقع ، وذلك دونما ضابط من القيم والأخلاق<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>١) (قاموس علم الاجتماع) - تحرير ومراجعة - : د . محمد عاطف غيث . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

بينما نجد لذات المصطلح - السياسة - في النسق الفكري الإسلامي - والسياسة الشرعية - مفهوما مغايرا ، يجعلها مضبوطة بنظومة القيم الإسلامية . . «فهى الأفعال والتدابير التي يكون الناس معها أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد . . أي استصلاح الخلق بإرشادهم إلى الطريق المنجى في العاجل والأجل ، وتدبير المعاش مع العموم على سنن العدل والاستقامة . .»(٢)

فهى مضبوطة بمعايير العدل الإسلامي وفلسفة الاستقامة الدينية ومنظومة القيم والأخلاق . . ولا تقف مقاصدها عند المنافع التي تحقق الإشباع الدنيوي للإنسان ، وإنما تربط صلاح الدنيا بسعادة الآخرة ، التي هي خير وأبقى للإنسان . .

فالمصطلح واحد ، لا مشاحة في استخدامه من قبل مختلف الحضارات والفلسفات والأنساق الفكرية . . لكن هناك اختلافات ومن ثم مشاحة - في المضامين والمفاهيم ، تستدعى وتستوجب تحرير مضامين المصطلحات ، التي اختلفت مضامينها - وخاصة بعد الاحتكاك الحضاري بين الغرب والإسلام - وذلك حتى لا تكون حواراتنا هحوارات طرشان» ، يرددون ذات المصطلحات ، بينما يفهم كل فريق مالا يخطر ببال الآخرين ! . . .

ومثل مصطلح «السياسة» - في هذا المقام - مصطلح «العدل» ، الذي يتحدث عنه الجميع ، بينما تختلف مضامينه في الليبرالية

 <sup>(</sup>۲) ابن القيم (إعلام الموقعين) جـ ٤ ص ٣٧٢ ، ٣٧٣ ، ٣٧٥ . طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م . و (الطرق الحكمية في السياسة الشرعية) ص ١٧ - ١٩ ، ٥ ، تحقيق :
 د . جميل غازي . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م . وأبو البقاء الكفوى (الكليات) تحقيق :
 د . عدتان درويش ، ومحمد المصرى . طبعة دمشق سنة ١٩٨٢م .

الرأسمالية عنها في الشمولية الشيوعية ، ناهيك عن مضامين العدل في فلسفة ونظرية الاستخلاف في الإسلام . .

وكذلك الحال مع مصطلح «الدّين» . . الذي هو في الإسلام - والديانات السماوية - : وضع إلهي . . بينما هو ، في الفلسفة الوضعية : إفراز بشرى ، وبناء فوقى لطور من أطوار الاجتماع الإنساني في مرحلة طفولة العقل البشرى! . .

ونفس الشئ بالنسبة لمصطلح «الإقطاع» . . الذي هو - في تراثنا الديني والحضاري - : قليك منفعة الأرض الموات لإحيائها . . بينما هو في الفكر الغربي : امتلاك الأرض وما عليها - من أدوات - ومن عليها - من فلاحين - عبيدا كانوا أم أقنانا ! . . (٣)

لذلك - وحتى لا يكون حوارنا حول «الثقافة والهوية العربية الإسلامية في ظل العولمة» - حوار طرشان ، لابد من البدء بتحرير مضامين مصطلحات هذا الموضوع . .

• إن الثقافة - في النسق الفكرى الإسلامي - : هي كل ما يسهم في عمران النفس وتهذيبها . . فالتثقيف ، من معانيه : التهذيب . . وإذا كانت «المدنية» هي تهذيب الواقع بالأشياء ، فإن الثقافة هي تهذيب النفس الإنسانية بالأفكار والعقائد والقيم والأداب والفنون - وكلاهما - الثقافة والمدنية - عمران . . عمران للنفس وعمران للواقع ، ولذلك مثلا شقى الحضارة - التي هي «العمران» - . . .

وبسبب من تعلق الثقافة واختصاصها بعمران النفس الإنسانية

۲۲ – ۱٤ صحمد عمارة (معركة المصطلحات بين الغرب والإسلام) ص ١٤ – ٢٢ .
 طبعة القاهرة سنة ١٩٩٧ م .

وتهذيبها ، تمايزت الشقافات بتمايز الحضارات ، بينما مثلت «المدنية» - غالبا - المشترك الإنساني العام بين الحضارات . . ولقد جاء مبعث التمايز في الثقافات كثمرة لتميز النفس الإنسانية ، في كل حضارة من الحضارات ، وذلك لتميز المكونات والمواريث والعقائد والفلسفات والعادات والأعراف التي ما يزت بين «البصمات» الثقافية في أم هذه الحضارات . .

هذا عن مفهوم «الثقافة» . . وتميزُها بتمايز الحضارات . .

أما الهُوَّية - في عرف حضارتنا العربية الإسلامية - : فإنها مأخوذة من «هُوَ . . هُوَ» . . بمعنى أنها جوهر الشيء - . وحقيقته ، المشتملة عليه اشتمال النواة على الشجرة وثمارها(١) . . فهوية الإنسان . . أو الثقافة . . أو الحضارة ، هي جوهرها وحقيقتها . . ولما كان في كل شيء من الأشياء - إنسانا أو ثقافة أو حضارة - الشوابت» و «المتغيرات» . . فإن هوية الشيء هي «ثوابته» ، التي «تتجدد» ولا «تتغير» . . تتجلي وتفصح عن ذاتها ، دون أن تخلي مكانها لنقيضها ، طالما بقيت الذات على قيد الحياة! . . إنها كالبصمة بالنسبة للإنسان ، يتميز بها عن غيره ، وتتجدد فاعليتها ، ويتجلى وجهها كلما أزيلت من فوقها طوارئ الطمس فاعليتها ، وون أن تخلي مكانها ومكانتها لغيرها من البصمات .

\* \* \*

وإذا ما تساءلنا عن هوية ثقافتنا العربية الإسلامية ، التي هي جوهرها وحقيقتها وثوابتها ، فإننا نستطيع أن نقول : إن الإسلام،

<sup>(</sup>٤) الجرجاني - الشريف - (التعريفات) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م .

منذان تدينت به أغلبية هذه الأمة قد اصبح هو الهوية الممثلة لأصالة ثقافة هذه الأمة . . فهو الذي طبع ويطبع وصبغ ويصبغ ثقافتها بطابعه وصبغته . . فعاداتها وتقاليدها وأعرافها ، وأدابها وفنونها ، وسائر علومها الإنسانية والإجتماعية ، وفلسفة علومها الطبيعية والتجريبية . . ونظرتها للكون ، وللذات ، وللآخر . . وتصوراتها لكانة الإنسان في هذا الكون . . من أين أتى ؟ وإلى أين ينتهى ؟ وحكمة هذا الوجود ونمايته ؟ . . ومعايير المقبول والمرفوض ؛ والحلال والحرام في المسيرة الحياتية لإنساننا . . كل ذلك - وما ماثله - قد انطبع بطابع الإسلام ، واصطبغ بصبغته . . حتى ماثله - قد انقول ، ونحن مطمئنون كل الاطمئنان : إن ثقافتنا السلامية الهوية، وأن معيار الدخول والخروج في ميدان ثقافتنا والقبول والرفض فيها، هو المعيار الدخول والخروج في ميدان ثقافتنا

وإذا كان إسلام العقائد والعبادات خاصا بالأغلبية المسلمة من أمتنا ، فإن إسلام الثقافة والقانون والقيم والحضارة هو صبغة وصيغة جامعة للأمة كلها ، على اختلاف مللها وشرائعها . . وعن هذه الحقيقة - حقيقة إسلامية الهوية - لكل أبناء الأمة ، يقول واحد من أبرز المفكرين القوميين - ميشيل عفلق - (١٣٢٨ - ١٣٢٨ - ١٩١٩ من أبرز المفكرين القوميين - ميشيل عفلق - (١٣٢٨ - ١٩١٩ هو تاريخنا، وهو بطولاتنا، وهو لغتنا وفلسفتنا ونظرتنا إلى الكون .. وبهذا المعنى لا يوجد عربي غير مسلم، فالإسلام وبهذا المعنى لا يوجد عربي غير مسلم، إذا كان هذا العربي صادق العروبة، وإذا كان متجردا من الأهواء ومتجردا من المصالح الذاتية .. وإن المسيحيين العرب عندما تستيقظ فيهم قوميتهم سوف يعرفون بأن الإسلام هو لهم ثقافة قومية يجبأن يتشبعوا بها ويحبوها

ويحرصوا عليها حرصهم على أثمن شىء فى عروبتهم .. ولئن كان عجبى شديدا للمسلم الذى لا يحب العرب، فإن عجبى أشد للعربى الذى لا يحب الإسلام ... (٥)

إذن . . فهويتنا الثقافية هوية إسلامية . . وعلى هذه الحقيقة تجمع تيارات الأصالة الفكرية والسياسية في بلادنا - إسلامية وقومية - بلسان أبرز منظريها ، مسلمين ومسيحيين . .

وإذا كنا قد أوردنا «شهادة قومية» على إسلامية هويتنا الثقافية ، فإن كلمات القاضى العادل والقانونى البارز والمشرع الفذ ، الدكتور عبد الرزاق السنهورى باشا (١٣١٣ - ١٣٩١هـ الفذ ، الدكتور عبد الرزاق السنهورى باشا (١٣١٣ - ١٣٩١هـ ١٨٩٥ م) في هذه القضية ، هي «شهادة الاسلاميين» في هذا الموضوع . . لقد قال السنهورى : «أريد أن يعرف العالم أن الإسلام دين ومدنية - (حضارة) - وأن تلك المدنية أكشر تهذيبا من مدنية الجيل الحاضر.

والرابطة الإسلامية يجب أن تضهم بمعنى المدنية الإسلامية، وأساس هذه الرابطة الشريعة الإسلامية..

وفى الإسلام، إلى جانب الدين، توجد المدنية، فأما الذين يؤمنون بتعاليم الدين فأولنك هم المسلمون، وأما الذين ينتصون إلى الشقافة الإسلامية فأولنك هم أولاد ذلك الوطن الاسلامي الكبير، وقد وسع المسلمين والنصارى واليهود، عاشوا جميعا تحت علم الاسلام طوال هذه القرون..

وماعسى أن تكون تلك الثقافة الإسلامية؟ أليستهي روح

<sup>(</sup>٥) ميشيل عفلق (الكتابات السياسية الكاملة) جـ ٣ ص ٢٦٩، ٢٦ وجـ ٥ ص ٦٨ طبعة بغداد سنة ١٩٨٧م وسنة ١٩٨٨م .

الشرق، تمثلت علوما وفنونا وفلسفة ؟ ألم يبن صرح هذه الثقافة عقول شرقية، تنتمي كلها إلى الاسلام، وإن كان ليس كلها مسلما ؟

وبهذا المعنى الأخيريكون الإسلام والشرق شينا واحدا .. فالشرق بالإسلام، والإسلام بالشرق .. والمدنية الإسلامية هي ميراث حلال للمسلمين والمسيحيين واليهود من المقيمين في الشرق، فتاريخ الجميع مشترك، والكل تضافر واعلى إيجاد هذه المدنية ... (1).

هكذا شهدت وتشهد تيارات الأصالة - الإسلامية والقومية -على إسلامية هويتنا الثقافية . .

### \* \* \*

ومع الإسلام ، في مكونات الهوية الثقافية ، تأتى لغتنا العربية ، التي هي لسان الإسلام ووحيه المعجز ، والتي ضمن لها القرآن الكريم - منذ نزل بها - امتيازا على كل لغات الدنيا ، هو الخلود الذي أراده الله لهذا القرآن ، والحفظ الذي ضمنه الله لهذا الذكر الحكيم . . فمع أنها - كلغة - هي مواضعات بشرية ، إلا أن ارتباطها بالقرآن - المطلق - قد ضمن لها وحقق فيها قدرا عظيما من الإطلاق الذي يتميز به الدين ونبأ السماء العظيم . .

ومع الإسلام ، والعربية - في مكونات هويتنا الثقافية - ياتى التاريخ . . الذي تميز هو الأخر - في حضارتنا الإسلامية - بأنه تاريخ الأمة كما هو تاريخ الدين ، ووعاء الذكريات الحافظ لخلود

<sup>(</sup>٦) د . عبد الرزاق السنهوري (أوراقه الشخصية) ليون في ١١ - ١١ - ١٩٣٢م ولاهاي في ١٥ - ١١ - ١٩٣٢م ولاهاي في ١٥ - ٨ - ١٩٣٤م وليـــون في ١٨ - ١١ - ١٩٣٣م . إعــــداد : د . تادية السنهوري . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨م . و (الإسلام والشرق) ملحق صحيفة السياسة الأسبوعية - القاهرة - في ١٤ - ١٠ - ١٩٣٢م .

الأمة عبر الزمان والمكان . . فهو حتى عندما يؤرخ "للوطن" فإن الوطن فيه هو شرط إقامة الدين . . وعندما يؤرخ "للدولة" ، فإن الدولة فيه هي حارسة الدين ، والمسوسة بهذا الدين . . ففي ثقافتنا حكما هو الحال في حضارتنا - هناك امتزاج ما بين النسبي والمطلق : لأن الاسلام - بعبارة السنهوري باشا - «هو دين الأرض كما هو دين السماء» (") . . وبعبارة ميشيل عفلق : "إن أمتنا لا يمكن أن تستطيب شيئا أقل من مستوى الوحي الإلهي . . لا يمكن أن تستطيب شيئا أقل من مستوى الوحي الإلهي . . في حين أن الشيء السماوي . . والذي هو متجلد في عقل بشرى . . فتجربتها ، من خلال الإسلام ، فيها شيء مطلق . . في حين أن فتجربتها ، من خلال الإسلام ، فيها شيء مطلق . . في حين أن كل شيء في تجارب الأم الأخرى تسبى ، ليس فيه الخلود . : "(^) هذا عن ثقافتنا . . والهؤوية الإسلامية لهذه الثقافة العربية الاسلامية .

### \* \* \*

أماء العولمة، . . . فإن تحرير مضمون مصطلحها لابد أن يبدأ
 بالتمييز بينها وبين «العالمية» . .

ذلك أن «العالمية» نزوع في الأفكار والفلسفات والآداب والفنون والثقافات والحضارات ، يجعلها وإن امتلكت وقيزت بالخصوصية فإنها تجمع بين هذه الخصوصية - وأحيانا المحلية - وبين النزوع إلى العالمية والكونية . . فالأدب العالمي هو الذي يتميز بالخصوصية

<sup>(</sup>۷) د . عبد الرزق المنهوري (نبي المسلمين والعرب) مجلة الذكري - بغداد منه ۱۹۳۹م.

 <sup>(</sup>٨) ميشيل عفلق . مجلة (أفاق عربية) ص ٥ - ٧ عدد (برايل سنة ٩٧٦)م . وانظر
 كتابنا (التيار القومي الإسلامي) طبعة القاهرة بئة ١٩٩٧م

الوطنية والقومية ، وفي ذات الوقت تدخل به نزعته الإنسانية إلى العالمية . . وفي الإسلام ، الذي مثل الرسالة العالمية ، على حين كانت الرسالات السابقة عليه محلية . . والذي تحددت عالميته منذ المرحلة المكية ، وفي آيات القرآن المكية ، تسارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا (١٠٠) ﴿ وما أرساناك إلا رحمة للعالمين (١٠٠) ﴿ إن هو إلا ذكر للعالمين (١٠٠٠) . في هذا الإسلام العالمي ، تتعايش عالميته مع الخصوصيات التي تميز ثقافته ، وتميز فقه معاملاته ، الذي يراعي ظروف المكان ومقتضيات الزمان ، والعادات والتقاليد والأعراف .

فالأصول ، المتمثلة في العقائد والعبادات ومنظومة القيم والأخلاق عالمية ومطلقة وخالدة ، بينما الفروع ، المتمثلة في الفقه للواقع - سياسات وثقافات وقوانين - تتعايش فيها مقادير من «الخصوصيات المحلية» ، لأنها الأصول العالمية » ومقادير من «الخصوصيات المحلية» ، لأنها جامعة بين «فقه الأحكام» - وهو من الأصول العالمية - وبين «فقه الواقع» - وهو من الخصوصيات والمحليات . .

وكذلك حال عالمية الحضارة الإسلامية ، فيها من العالمية صبغتها الإسلامية الضابطة لمنظومة القيم فيها ، ومقاصدها التي تتغياها لإنسانها . . وفيها من الخصوصيات ما تقتضيه دواعي الزمان والمكان والمصالح المتغايرة والأعراف المختلفة باختلاف الزمان والمكان . .

<sup>(</sup>٩) الفرقان ١٥ ٪

<sup>(</sup>١٠) الأنبياء :٧٠١ .

<sup>(</sup>۱۱) يوسف : ۱۰۶ .

وعالمية الإسلام، كدين ، غيزه عن انغلاق اليهودية ، كدين . . وعالمية الحضارة الإسلامية ، كنزوع وقابلية للتمدد والعطاء ، عبر الزمان والمكان ، غيزها عن محلية حضارات مثل حضارات الهند والصين واليابان . . لللك كان التنافس الحضارى ، تاريخيا ، بين الحضارين الإسلامية والغربية ، لعالميتهما بينما وقفت المنافسة بين الغرب واليابان عند «صادرات مصانعها» ، وليس العالمية حضارتها»!

وإذا كان الإسلام قد جعل «عالميته» خيارا واختيارا لا قسر فيه ولا إكراه ، عندما أعلن قرآنه الكريم » لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي ها(١٠٠) ، لأن الإيمان - فيه - هو : تصدق قلبي يبلغ مرتبة اليقين . . وهو مالا يتأتى بالإكراه ، لأن الإكراه يثمر «نفاقا» لا إيانا ! . .

إذا كان هذا حال الإسلام الدين ، فكذلك الحال مع الحضارة التي اصطبغت بصبغة الإسلام الدين . . لأنها ثمرة لهذا الدين الذي لا إكراه فيه . .

فالنزوع إلى العالمية ، هنا قرين بالحرية والاختيار . .

وكذلك الحال - أو يجب أن يكون - مع ما تتوافق عليه الأمم والشعوب والدول والحضارات ، مما يطلق عليه في عصرنا : «الشرعية الدولية» و «النظام العالمي» و «المواتيق الدولية» و «القوانين الدولية» . . إذ يجب أن تكون ثمرة لما تتوافق عليه - بالحرية والاختيار - الأمم والشعوب والدول والحضارات ، مما يمثل

<sup>(</sup>١٢) النقرة : ٢٥٦ .

«قاسما مشتركا» بينها ، أي القدر العالمي ، الذي لا يقهر ولا يقسر ولا يدمر خصوصيات وتمايزات هذه الأنم والحضارات . .

فالعالمية هي تصرة للتفاعل الحر والاختياري بين الحضارات المتعددة والمتمايزة، تمثل القاسم المشترك والجامع لهذه الأمم والحضارات ..أي المشترك الإنساني العام بينها، والذي لا ينفي تمايزها في الخصوصيات ...

### \* \* \*

لكن العولمة - التى يدور عنها الحديث الآن - تعنى شيئا مغايرا لهذه «العالمية» . . وإن شئنا الدقة ، فإنها القسر والقهر والإجبار على نون من الخصوصية، يعولمه القهر ليكون عالميا! فالمنظومة العالمية ، هى حاصل جمع خصوصيات حضارية تصبح عالمية بالتوافق والحرية والاختيار . . بينما العولمة هى قسر وقهر يعولم خصوصية حضارية بعينها ، عندما تجتاح خصوصيات يعولم خصوصيات المقهورين . . ففى العالمية يختار الإنسان ، وفى العولمة لاخيار للإنسان ، الذى يُحشر ويُشحن فى القطار الذى صنعه ويقوده الأقوياء! . . .

بل إن مصطلح العولمة ذاته شاهد على أنها قسر وقهر لا حرية فيها ولا اختيار . . فهو مثل غيره من المصطلحات التي أتت وتأتى على «وزنه الصَّرْفي» - فَعُلَلَة - . . من مثل «القولبة» - أى القسر والقهر على قالب غير ملائم - . . و «الفَرْنسة» - أى القهر على أن يصبح غير الفرنسيين فرنسيين - . . ومثل ذلك : «الرَّوسنة» -

جعل غير الروس روسا - . . و «الجلنزة» - جعل غير الانجليز المجليز - . . و «العَكْنَنَة» . . و «العَكْنَنَة» . . و «الشَّوْشرة» . . و «الشَّوْشرة» . . إلى أخر ما يأتي على هذا «الوزن الصرفي» من مصطلحات . .

إن العولمة هي إجتياح الشمال للجنوب .. إجتياح الخضارة الغربية معتلة في النصوذج الأمريكي للحضارات الأخرى.. وهي التطبيق العملي لشعار «نهاية التاريخ» الذي أرادوا به الادعاء بأن النصوذج الغربي الرأسمالي هو «القُدر الأبدى» للبشرية جمعاء ، وهو تطبيق يستخدم في عملية الاجتياح . أسلوب «صراع الحضارات» الذي يعنى - في توازن القوى الراهن أن تصرع الحضارة انغربية ماعداها من الحضارات..

\* \* \*

# - حج نظرة تاريخية على الجذور والخلفيات

لكن .. وبعد هذا الضبط والتحرير لمفاهيم مصطلحات «الثقافة» و «الهوية» و «العالمية» و «العولمة» ... هل نحن ، بإزاء هذا القسر والقهر والإجتياح الغربي لثقافتنا وهويتنا ، أمام أمر محدث وجديد ؟ . . أم أن لأمتنا وثقافتنا - الشرقية . . والإسلامية - تاريخا طويلا وقديما مع هذا القهر والقسر والاجتياح ؟

- لقد عاش الشرق تحت هيمنة الغرب عشرة قرون: بدأت بفتوحات الاسكندر الأكبير (٣٥٦ ٣٢٣ ق. م) وانتهت بفتوحات الإسلام التحريرية في القرن السابع الميلادي . . وفي ظل تلك الغزوة حدث تغريب لثقافة الشرق ، وقهر حتى لعقائده الدينية ، وساد الفكر الهليني بمدارس الشرق الفلسفية طوال تلك القرون ، وكانت الحاكمية للقانون الروماني حتى جاءت الشريعة الاسلامية فحررت العقل القانوني الشرقي من قوانين جستنيان الاسلامية فحررت العقل القانوني الشرقي من قوانين جستنيان الشرق من جيوش الوم البيزنطيين . . .
- ولما عاد الغرب تحت أعلام الصليب (١٠٩٦هـ ١٠٩٦م) ليستعيد الشرق من الإسلام ، لم تكن لدى الغرب يومئذ حضارة مزدهرة تغرى بالاستلهام . . بل كان فرسان إقطاعه − كما وصفهم الأمير الفارس أسامة بن منقذ (٤٨٨ – ١٠٩٥هـ ١٠٩٥ – ١١٨٨م)

- « مثل البهائم ، ليست لديهم سوى فضيلة القنال » ! . . فكانت غزوة عسكرية صرفة ، طويت كل صفحاتها ، وزالت كل أثارها عندما انهدمت قلاعها وحصونها ، وأجليت حامياتها العسكرية . . .

لكن الغرب عاد مرة ثالثة ، في الغزوة الاستعمارية الحديثة ،
 التي بدأت الالتفاف حول العالم الإسلامي في نفس العام الذي سقطت فيه غرناطة (١٤٩٧هـ ١٤٩٢م) ولم فيه افتلاع الإسلام من غرب أوربا . . ثم افتحمت قلب عالم الاسلام – الوطن العربي - بحمله بونابرت على مصر (١٢١٣هـ ١٧٩٨م) . .

وفي هذه الغزوة الحديثة - التي تصاعدت بلواها حتى عمت بمعاهدة «سببكس - بيكوة (١٩٢٤هـ - ١٩١٦م) ووعد بلفور (١٩٢٣هـ - ١٩١٦م) ووعد بلفور (١٣٣٦هـ - ١٩٤٢هـ - ١٩٤٢هـ - ١٩٤٢هـ - ١٩٢٤ هـ - ١٩٢٤ م. - كان لدى الغرب من الحضارة والثقافة مايغرى .. فمارس غواية الشرق، في الثقافة والقيم مع حرمانه من العلم الذي يعتاج!.. لكن ظلت العلاقية بينه وبيننا في حدود «الغواية» و «التسرغييب والترهيب» فلم نفقد حريتنا في الاختيار...

ولقد بدأ الغرب غوايته من تغرات الأقليات . .

فبونابرت (۱۷۲۹ – ۱۸۲۱م) قد أعلن - وهو في الطريق إلى مصر - أنه سيجند عشرين ألفا من أبناء الأقلبات ، ليكونوا جنوده ومواطئ لأقدامه في بناء امبراطوريته الشرقية . . وفي سبيل ذلك أصدر نداءه إلى يهود العالم - وهو على أبواب «عكا» سنة ۱۷۹۹م ليعقدوا معه الشراكة ، التي بدأت وتطورت واستمرت بين اليهود والغزوة الغربية حتى الآن! . .

وفى سبيل هذه الغواية كون بونابرت من شباب الأقباط والنصارى الشوام والأروام - بمصر - فيلقا حربيا ، بقيادة المعلم يعقوب حنا (١١٥٨ - ١٢١٦ه / ١٧٤٥ - ١٧٤٥) . . الذى عهد إليه خليفة بونابرت - الجنرال كليبر (١٧٥٣ - ١٨٠٠م) - بأن يفعل في المسلمين هايشاء .. حتى تطاولت النصارى، من القبط والنصارى الشوام، على المسلمين بالسب والضرب، ونالوا منهم أغراضهم، وأظهروا حقدهم، ولم يبقوا للصلح مكانا، وصر حوا بانقضاء ملة المسلمين وأيام الموحدين - كما يقول مؤرخ العصر عبد الرحمن الجبرتي (١١٦٧ - ١٢٣٧ه / ١٧٥٤ - ١٨٢٢م) (١٢)

● وحتى بعد جلاء الحملة الفرنسية عن مصر (١٨٠١هـ- ١٨٠١م) كانت غواية الترغب والترهيب قد جعلت للتغريب جماعة – من أنصار المعلم يعقوب حنا – خرجوا في ركاب جيش الاحتلال ، وأخذوا يلحون على بونابرت – في باريس – في يستعملهم في تغريب مصر وإفريقيا ، فكتبوا إليه يقولون : "إن الوفد المصرى ، الذي فوضه المصريون الباقون على ولائهم لك، سيشرع لمصر ماترضاه لهامن نظم عندما يعود إليهامن فرنسا... (١١)...

فكانت هذه هي بداية الغواية بإحلال النظم والتشريعات الأوربية محل نظائرها الإسلامية ، منذ أن تحرر الشرق من النظم والقوانين الرومانية ، بالفتوحات الإسلامية ، في القرن السابع للميلاد . . .

 <sup>(</sup>۱۳) (عجائب الآثار في الشراجم والأخبار) جـ ٥ ص ١٣٥ ، ١٣٥ تحقيق : حــن محمد جوهر ، وعمر الدسوقي ، والسيد ابراهيم سالم ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م
 (١٤) د . أحمد حسين الصاوى (المعلم يعقوب بين الحقيقة والأسطورة) ص ١٢٩ ،

وفى مرحلة «غواية الترغيب والترهيب» هذه ، نجح الفرنسيون فى جعل «لبنان المارونى» وكأنه «محدرسة إرساليات» ، تضخ التغريب فى محيطه العربى والاسلامى . . وتحدثت عن هذه «الرسالة» مراسلات قناصلهم فى بيروت ، فقالت : «إن حكومة فرنساستخلق بين هذه العائلات المارونية، من خلال نشر اللغة والثقافة الفرنسيتين نقاط اتصال جديدة معها ومع البلا، ورموزا جديدة وثمينة للاعتراف بفضلها .. وإن خدمة المصالح الدينية يعنى خدمة الحضارة ،التى هى فى الوقت نفسه مصالح السياسة الفرنسية .. فى جعل سوريا حليفا أكثر أهمية من مستعمرة .. وتأمين هيمنة بلدنا على منطقة خصبة ومنتجة .. وتكوين جيش متفان لفرنسا فى كل وقت، وذلك حتى تنعنى البربرية العربية لاإراديا أمام الحضارة المسيحية لأوربا .. و 100 المسيحية للمسيحية لأوربا .. و 100 المسيحية للمسيحية للمستعية للمسيحية للمسيحية للمسيحية للمستعية للمسيحية للمسيحية للمسيحية للمسيحية للمسيحية للمسيحية للمستعية للمسيحية للمس

هكذا أفصحت مراسلات القناصل عن مقاصد مدارس الإرساليات الفرنسية ، في تكوين «جيش ثقافي» ماروني ، يحقق - إلى جانب الميزات المادية للاستعمار - التغريب ، الذي يجعل حضارتنا - (البربرية - كما قالوا) - تنحني - لا إراديا - أمام الحضارة المسيحية الأوربية ! . .

ولقد حققوا - بفعل الغواية . . والترغيب والترهيب - بعضا من هذه المقاصد التي حددوها . .

- فأول من نادى بإحلال اللهجات العامية محل اللغة الفصحى - وذلك حتى تنقطع أوصال الأمة . . وتقوم القطيعة المعرفية بينها وبين دينها وتراثها ، فتفقد إسلامية هويتها ، وذاكرتها التاريخية -

<sup>(</sup>١٥) محفوظات الخارجية القرنسية لسنوات ١٨٤٠ - ١٨٤٢م ، ١٨٩٨ ، ١٨٩٧ م .

أول من نادى بذلك ، هو أمين شميل (١٢٤٣ – ١٣١٥ هـ / ١٨٢٨ – ١٨٩٧م) . . وهو مارونى ، من خريجى هذه المدارس التى أقاميتها هذه الإرساليات . . نادى بذلك – فى مصر – سنة 1٨٨١م . . ويومها رد عليه العالم المجدد عبد الله الندي (١٣٦١ – ١٨٨١م . . ويومها رد عليه العالم المجدد عبد الله الندي (١٣٦١ – ١٨٨١م) بمقال فى صحيفة «التنكيت والتبكيت» جعل عنوانه : ،إضاعة اللغة تسليم للذات،! . .

- وأول من نادى بالمادية والإلحاد هو شبلى شميل (١٢٧٦ - ١٣٣٥هـ / ١٨٦٠ - ١٩١٧م) - أحمد خمريجي هذه المدارس الإرسالية . .

- وأول من نادي بعلمانية الدول والقانون ، واحد من خريجي هذه المدارس - هو فــرح أنطون (١٢٩١ - ١٣٤٠ هـ / ١٨٧٤ - ١٩٢٢م) . . .

- ولقد أقام هذا «الجيش المارونى المتفانى فى خدمة الحضارة المسيحية الأوربية» التحقيق هذه المقاصد - مقاصد انحناء حضارتنا ، لا إراديا ، أمام الحضارة الأوربية أقام - مؤسسات ثقافية وفكرية وإعلامية . . من مثل صحيفة «المقطم» (١٣٠٦ - ١٣٧١ هـ ١٣٨٩ م ١٨٨٩ - ١٩٥٧ م) التى وصفها عبد الله النديم بأنها : «الصحيفة الانجليزية التى تصدر فى مصر ، إ . . ومن مثل «المقتطف» (١٢٩٣ - ١٣٧١ هـ / ١٨٧١ - ١٨٧١ ) - التى كانت ديوان التبشير بنظريات العلم المادى الغربى . . حتى لقد وصف عبد الله النديم بنظريات العلم المادى الغربى . . حتى لقد وصف عبد الله النديم «الجيش» الذي يحرر صفحاتها ، بأنهم : «أعداء الله وأنبيانه» الذين أنشئوا لهم جبريدة جعلوها خزانة لترجمة كلام من لم الذين أنشئوا لهم جبريدة جعلوها خزانة لترجمة كلام من لم يتدينوا بدين، معن ينسبون صعجزات الأنبياء إلى الظواهر

الطبيعة والتراكيب الكيماوية، ويرجعون بالمكونات إلى المادة والطبيعة، منكرين وجود الإله الحق، وقد ستروا هذه الأباطيل تعت اسم قصول علمية، وماهى إلا معاول يهدمون بهاعموم الأديان .... (١٦)

• ولقد تتلمذ على يدى هذا «الجيش التغريبي المتفاني المثقفون بلغت بهم الكراهية للإسلام ، والاستهانة بمطلق الإيمان الديني ، حد «العمالة الخضارية للغرب . . من مثل سلامة مرسي (١٣٠٥ – ١٣٧٧ هـ ١٨٨٨ – ١٩٥٨ م) – الذي لخص مذهبه فقال – : «كلما ازددت خبرة وتجربة وثقافة . . ، توضحت أمامي أغراضي . . وهي تتلخص في أنه :

- يجبعنيناأن تخرج من آسيا(۱۷) وأن نلحق بأوربا، فإنى كلما زادت معرفتى بالشرق زادت كراهيتى له، وشعورى بأنه غريب عنى. و كلما زادت معرفتى بأوربا، زاد حبى لها، وتعلقى بها، وزاد شعورى بأنها منى وأنامنها.. فالرابطة الشرقية سخافة .. والرابطة الدينية وقاحة.

- أريد تعليما أوربيا، لا سلطان للدين عليه ولا دخول له فيه.
- وحكومة كحكومات أوربا.. لا كحكومة هارون الرشيد والمأمون.
  - وأدباأ وربيا.. أبطاله مصريون.. لا رجال الفتوحات العربية.
  - وثقافة أوربية.. لا ثقافة الشرق.. ثقافة العبودية والتوكل على الآلهة.

<sup>(</sup>١٦) مجلة (الأستاذ) العدد الناسع والثلاثون . ص ٩٢٤ : ٩٢٢ .

<sup>(</sup>١٧) أسيا - في عرف الاستشراق - تعنى : الإسلام . . وهي تعنى ذلك عند سلامة موسى ، بدليل أن الرجل كان يعيش في مصر - الإدريقية - وليس في القارة الأسيوية .

- واللغة العامية لغة الهكسوس الاالعربية الفصحى، لغة التقاليد
   العربية والقرآن.
  - والتفرنج في الأزياء، لأنه يبعث فينا العقلية الأوربية.

هذا هو مذهبی، الذی أعمل له طول حیاتی، سرا و جهرة، فأنا كافر بالشرق مؤمن بالفرب (۱۸) ه

- وانبهر بهذا «النموذج الغربي» الذي بشر به هذا ۱۱ الجيش المتفاني» - مثقفون ، عادوا عن ۱۳۰۳ هم الخاطئ» في مرحلة النضج الفكري . . من مثل الدكتور طه حسين (۱۳۰٦ - ۱۳۹۳هـ ۱۸۸۹ - ۱۹۷۳م)
- الذي كتب في مرحلة انبهاره يقول : "إن كل شيء يدل على أنه ليس هناك عقل أوربي يمتاز عن هذا العقل الشرقي الذي يعيش في مصر وما جاورها . . وإنماهو عقل واحد .. مرده إلى عناصر ثلاثة:
  - ١ حضارة اليونان وما فيهامن أدب و فلسفة و فن.
    - ٢ وحضارة الرومان وما فيها من سياسة وفقه.
  - ٣- والمسيحية ومافيها من دعوة إلى الخير وحث على الإحسان.

وإذا صح أن المسيحية لم تخرج العقل الأوربي عن يونانيته، فيجب أن يصح أن الإسلام لم يغير عقل الشعوب التي اعتنقته، والتي كانت متأثرة بالبحر الأبيض المتوسط.. فجوهر الإسلام ومصدره هما جوهر المسيحية ومصدرها، والقرآن إنماجاء متمما ومصد قالما في

<sup>(</sup>١٨) سلامة موسى (اليوم والغد) طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨م . وانظر - كذلك - كتابنا (الإسلام بين التنوير والتزوير) ص ٩٧ - ١٥٧ . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٥م -

الإنجيل.. فالسبيل واحدة فذة ليس لها تعدد، وهي أن نسير سيرة الأوربيين ونسلك طريقهم لنكون لهم أنداداً ولنكون لهم شركاء في الخضارة، خيرها وشرها، حلوها ومرها، ما يُحب منها وما يكره، وما يُحمد منها وما يُعاب.. ولقد التزمنا أمام أوربا أن نذهب مذهبها في الحكم، ونسير سيرتها في الإدارة، ونسلك طريقها في التشريع... (١٩)

وهذا الذي كان ينفذه في المشرق العربي «الجيش التقافي» من خريجي مدارس الارساليات - في ظل حراب الاستعمارية كانت تنفذه - في المغرب العربي - الإدارة الفرنسية الاستعمارية - تنفذ ذات المقاصد : محو الهوية الثقافية الإسلامية - واستخدام الترغيب والترهيب في تعميم النموذج الغربي ببلادنا ، وإحلال منظومة قيمهم ، بل ولغتهم وقوانينهم ، محل نظائرها العربية والاسلامية . لقد أرادوا فصل الإسلام عن اللغة العربية ، وفصل القانون عن الشريعة الإسلامية ، وذلك لإحلال الفرنسية محل العربية ، وإحلال القانون الفرنسي محل فقه المعاملات محل العربية ، وإحلال القانون الفرنسي محل فقه المعاملات والدولة والحياة . . وتحويل الاسلام إلى عقيدة لا سلطان لها في المجتمع وقالوا عن مقاصدهم هذه : •إن الأسلحة الفرنسية هي التي فتعت البلاد العربية وهذا يخولنا حق اختيار التشريع الذي يجب تطبيقه في هذه البلاد العربية وهذا يجب أن نفصل بين الاسلام والاستعراب، فالعربية في هذه البلاد، لذلك يجب أن نفصل بين الاسلام والاستعراب، فالعربية في هذه البلاد، الذلك يجب أن نفصل بين الاسلام والاستعراب، فالعربية في هذه البلاد، لذلك يجب أن نفصل بين الاسلام والاستعراب، فالعربية في هذه البلاد، لذلك يجب أن نفصل القران .. وفصل الدين عن القانون القانون القانون القران ... وفصل الدين عن القانون القانون القران عن القانون عن القانون القران ... وفصل الدين عن القانون القانون القران ... وفيصل الدين عن القانون القانون القران ... وفيصل الدين عن القران ... وفيصل الدين عن القانون القران ... وفيصل الدين عن القران ... وفيصل الدين عن القران ... وفيصل الدين عن القران ... وفيصل الدين عن القران ... وفيصل البين الإسلام ... وفيصل القران ... وفيصل القران ... وفيصل القران القران ... وفيصل الول المران القران ... وفيصل الول المران ... وفيصل الول المران القران الول الول الول ا

<sup>(</sup>۱۹) (مستقبل الثقافة في مصر) جد ١ ص ٢٦، ٢٢، ٢٢، ٢٢ ، ٥٥ طبعة القاهرة صنة ١٩٢٨م .

المدنى.. وإدماج العرف في القانون الفرنسي، بدلا من أن نراه يندمج في القانون الإسلامي.. وحصر الإسلام في الاعتقاد وحده.. وبهذا لا يهمنا كشيرا أن يضم الإسلام الشعب كله، أو أن آيات من القرأن يتلوها رجال بلغة لا يفهمونها ، فالديانة الكاثوليكية تستعمل اللغة اللاتينية والإغريقية والعبرانية في قداديسها (٢٠٠)..

تلك هي الجذور والخلفيات . التي مثلت مقاصد وإنجازات الغزوة الغربية لوطن العروبة وعالم الإسلام ، على امتداد القرنين الماضيين . . . وفي مرحلة الغواية الترغيب والترهيب؟ . . .

وعند هذا الحد ، نتساءل :

- ما الجديد ، الذي جعل الغرب ينتقل - في علاقاته بنا - من مرحلة غواية الترغيب والترهيب ، التي لم تفقدنا حرية الاختيار بإطلاق - إلى مرحلة «العولمة» ، عولمة غوذجه القيمي والثقافي والخضاري ، التي تجتاح - ضمن ما تجتاح - ما كان لنا - إزاء التغريب - من حرية واختيار ؟؟ . .

 <sup>(</sup>۲۰) محمد السماك (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ۵۷ - ۵۹ طبعة بيروت سنة ۱۹۹۹م .

## مرحلة العولمة

إن تطور علاقة المغرب بالشرق - والشمال بالجنوب - من مرحلة غواية الترغيب والترهيب - التي لم نفقد فيها كل حرياتنا في الاختيار - إلى مرحلة العولمة ، والقسر والقهر الذي يريد نفى كل الحدود والسدود ، واجتياح كل ألوان الحرية والاختيار . . ليس مبعثه ضعف فينا الآن أكثر نما كنا عليه في المرحلة السابقة . . بل ربما كان العكس هو الصحيح . . فأمتنا الآن في مرحلة استيقاظ . . وإغراء الغواية التغريبية هو الآن أقل تأثيرا فينا نما كان عليه في وإغراء الغواية التغريبية هو الآن أقل تأثيرا فينا نما كان عليه في وذلك لأن عيوب النموذج الغربي وأمراضه قد ظهرت الآن أكثر عا كانت ظاهرة في القرنين الماضيين . . وحال المتغربين من مثقفينا هو الآن أكثر بؤسا وأعظم إفلاسا من حالهم إبان بواكير الانبهار بالتغريب . .

وأيضا .. فليس المرجع في تعاظم مخاطر التغريب ، والوصول إلى عولمته ، هو زيادة قوة الغرب الآن عما كانت عليه في المرحلة السابقة .. وإنما الجديد، الذي انتقل بالتغريب من مرحلة غواية الترغيب والترهيب إلى العولمة التي تريد القسر والقهر والاجتياح لخصوصياتنا الحضارية والثقافية والقيمية، هو تجاوز الغرب كحضارة لمرحلة الصراعات بين دوله القومية، وحقبة الحروب الاستعمارية بين إمبر اطورياته.. وأيضا تجاوزه لمرحلة الشقاق

والصراع الاجتماعي بين الليبرائية الرأسمالية والشمولية الشيوعية، فلأول مرة ومنذ الاحتكاك العنيف بين الغرب وبين أمتنا - يتجاوز الغرب هذه التناقضات العدائية، والصراعات المسلحة .. لقد ضبط الغرب تناقضات مطامعه، عند حدود المنافسة الداخلية، لاالصراع السلح، فتوحدت قبضته ضد الحضارات الأخرى، واستجمع عافيته المتجبرة، وألغى الهوامش والتناقضات التي كانت تستفيد منها المتجبرة، وألغى الهوامش والتناقضات التي كانت تستفيد منها أن نموذ جسه هو «نهاية التاريخ» و «قدر البشرية»، وأن «صراع أن نموذ جسه هو «نهاية التاريخ» و «قدر البشرية»، وأن «صراع الحضارات، لاالغواية الحضارية والثقافية - هو الأسلوب الوحيد للتعامل مع الحضارات والأمه غير الغربية .. فكان هذا الجديد هو «العربي»، والزعم بأنه هو النموذج العالمي، والسعى لفرضه على حضارات الجنوب . .

وإذا نحن شئنا غاذج - مجرد غاذج - لهذا الذي يريدونه بنا - باسم العولمة - فإننا واجدون - على سبيل المثال - :

## في منظومة القيم:

فى ظل هيمنة الغرب على المؤسسات الدولية - وخاصة مجلس الأمن الدولي . . الذي أصبح شبيها بمجلس الأمن القومي الأمريكي ! - أخذ الغرب يقنن منظومة قيمه في مواثيق يسميها «دولية» ، ليفرضها - باسم الأم المتحدة - على العالم بأسره - صنع ذلك في مؤتمر السكان والتنمية - بالقاهرة سنة ١٩٩٤م - وفي مؤتمر المرأة - في بكين سنة ١٩٩٦م - . . .

وكنموذج لهذه الحقيقة ، رأينا تسويد قيم الإباحية الغربية ، في وثيقة المؤتمر الدولي للسكان والتنمية ، فتجعل :

- الجنس - الذي أسمته «الصحة الجنسية والصحة التناسلية ، معنى التمتع بأعلى مستوى ممكن من المتعة الجنسية » . . تجعل هذا الجنس ، كالغذاء ، حقا من حقوق الجسد الإنساني ، وذلك بشرط أن يكون «مأمونا ومسئولا» ، ودونما اشتراط الشرعية والحلال والمشروعية في هذه المعاشرات الجنسية . .

ومع إباحة هذه المعاشرات الجنسية للأفراد - وليس للأزواج فقط - وفي الإطار المثلى - بين الشواذ والشاذات . . الأمر الذي تجاوز احترام الأسرة وحرمتها . . مع جعل هذا «الحق» أيضا للمراهقين والمراهقات . . فالجنس ، والحمل ، والإجهاض ، والولادة حق للجميع . .

وإذا كنا نشكو من أحكام «الباب السابع» في ميشاق الأم المتحدة ، التي تختص شعوبنا بالمحاصرات والعقوبات - فإن «الفصل السابع» من وثيقة مؤتمر السكان يتحدث عن هذه الإباحية الجنسية ، فيقول : «إنها حالة الرفاهية البدنية والعقلية والإجتماعية الكاملة ، المنطوية على أن يكون الأفراد - (لاحظ تعبير الأفراد) - من جميع الأعمار ، أزواجا وأفرادا - (كذا) - ، فتيانا وفتيات ، مراهقين ومراهقات ، قادرين على التمتع بحياة جنسية مرضية ومأمونه - (لاحظ عدم اشتراط الحلال والشرعية) -هي ، كالغذاء ، حق للجميع ، ينبغي أن تسعى جميع البلدان لتوفيره في أسرع وقت ممكن ، في موعد لا يتجاوز عام ٢٠١٥ [[المدان . في أي أنه أكثر من «مباح» . . فالسعى لتحقيقه ؛ بجميع البلدان ، في أسرع وقت ممكن ، وقبل سنة ٢٠١٥م ، واجب على جميع البلدان ! . .

- بل ولا تكتفى هذه الوثيقة بذلك ، وإنما تتجاوز «إباحة هذه الإباحية» إلى حيث تدعو «للتدريب والترويج والتعزيز» لهذا «السلوك الجنسي المأمون والمسئول» (٢٢)

- ولا تكتفى هذه الوئيقة بتعبير "من جميع الأعمار" - الذى يشمل المراهقين والمراهقات - فتذهب لتنص على حقوقهم وحقوقهن فى هذه الاباحية الجنسية ، فتتحدث عن "حماية وتعزيز - (وليس مجرد إباحة) - حقوق المراهقين والمراهقات الناشطين جنسيا فى الصحة الجنسية والتناسلية والسلوك الجنسى المأمون والمسئول . والخصوصية . والسرية . وتنظيم الأسرة ، ورعاية الطفولة المبكرة ، مع تخفيض حالات الحمل للمراهقات ، ومحاربة التمييز ضد الحوامل الشابات ، والحيلولة دون حدوث الزيجات المبكرة ، ولا سيما بإتاحة بدائل تغنى عن الزواج المبكر . . مع إشراك الأبوين والأسر ، والمجتمعات الحلية والمؤسسات الدينية والمؤسسات الدينية الحماية لهذه الحقوق . . »(٣٣)

 <sup>(</sup>٢١) وثيقة برنامج عمل المؤتمر الدولي للسكان والتنمية - المنعقد بالقاهرة - ٥ - ١٥ ميتمبر سنة ١٩٩٤م - الترجمة العربية الرسمية - الفصل السابع - الفقرات ١ - ٥ .

<sup>(</sup>٣٢) المصدر السابق - الغصل السابع - الفقرات ٣٢، ٣٤، ٣٦ . والقصل الثامن - الفقرات ٣١، ٣٥ . والقصل الثامن -

 <sup>(</sup>۲۳) المصدر السابق - الفصل السادس - الفقرات ۱۱،۷ - والفصل السابع - الفقرات
 ۲۰ - ۲۰ - ۲۰ - ۲۰ والفصل الحادی عشر - فقرة ۸ .

- ولم تكتف هذه الوثيقة بمصطلح «الأفراد» الذي لا يجعل الأسرة قائمة على الزواج الشرعى وحده ، فذهبت لتتحدث عن ضرورة ، تغيير الهياكل الأسرية، وعن أنه الينبغى القضاء على أشكال التمييز في السياسات المتعلقة بالزواج وأشكال الافتران الأخرى - (أي الاقتران القائم على غير الزواج) (٢١١) - فالهدف - (كما تقول الوثيقة) - هو مساعدة الأزواج والأفراد في تحقيق أهدافهم الجنسية والتناسلية »

- ومع تغيير «الهياكل الأسرية» تحدثت الوثيقة ، لا عن «مساواة المرأة للرجل» ، وإنما عن «تمكين المرأة»! . . وعن «دمج الرجل في المنزل، ودمج المرأة في المجتمع ، فقالت «بوجوب التشديد على مسئوليات الذكور فيما يتعلق بتربية الأطفال ، وأداء الأعمال المنزلية ، وتمكين المرأة واستقلالها ، والتخفيف من مسئولياتها في العمل المنزلي ، وإدماجها بشكل كامل في الحياة المجتمعية . . »(٥٠)

تلك نماذج من منظومة القيم الغربية ، التي قننتها وعولمتها الخيضارة الغربية ، باسم المنظمة الدولية . . والتي نصت في وثيقتها على أنه «ينبغي للحكومات أن تلتزم على أعلى مستوى سياسي بتحقيق الغايات والأهداف الواردة في يرنامج العمل ، وأن تقوم بدور قيادي في تنسيق تنفيذ أعمال المتابعة ورصدها

 <sup>(</sup>۲٤) المصدر السابق - الفصل الثاني عشر - فقرة ۲۶ - والفصل الخامس - فقرة ۵ - والفصل الثاني - المبدأ ۷ - ۱۸ ، ۱۸ ، ۱۸ - ۱۱ فقرة ۲۱ ، ۱۸ ، ۱۸ ، ۱۸ - ۱۸ فقرة ۲۱ - ۱۸ ، ۱۸ ، ۱۸ ، ۱۸ - والفصل السادس - فقرة ۷ .

<sup>(</sup>٢٥) المصدر السابق - القصل الوابع - الفقرات ٢٦ ، ٢٦ ، ٢٩ .

وتقييمها . وإعمال الضمانات وآليات التعاون الدولية لكفالة تنفيذ هذه التدابيره(٢٦)

وحتى عندما أشارت هذه الوثيقة إلى أن «تنفيذ السياسات السكائية حق سيادى لكل أمة» ألغت - في نفس المبدأ - هذا الحق السيادي ، عندما نصت على «امتثال هذا الحق السيادي للمعايير الدولية لحقوق الإنسان . . « الاس)

هذا عن مثال ونموذج لعولمة منظومة القيم الغربية . .

\* \* \*

### وفي حقوق الإنسان:

وكنا نعيب على الغرب - في مرحلة غواية الترغيب والترهيب - عنصريته في مفاهيمه لمنظومة حقوق الإنسان . . فجاءت العولمة لتفرض علينا هذه المفاهيم الغربية - العنصرية - عن حقوق الإنسان . .

- فالإنسان ، في المفهوم الغربي ، هو إنسانه الأبيض ، وليس مطلق الإنسان . .

- والحقوق - بمفاهيمها الغربية - هي وقف على هذا الإنسان الغربي . . أما إنساننا فله الحرمان من هذه الحقوق . . اللهم إلا إذا كان المقصد هو التدخل في شئوننا الداخلية ، أي انتقاص أو إلغاء حقوقنا في السيادة الوطنية والقومية ، باسم المعايير والمفاهيم الغربية لحقوق الانسان . .

 <sup>(</sup>٢٦) المصدر السابق . الفصل السادس - الفقرة ٧ - والفصل الرابع - الفقرة ٩ .

<sup>(</sup>٢٧) المصدر السابق - القصل الثاني - المبدأ ٤ .

- فحق تقرير المصير ، من الحقوق الطبيعية للإنسان . . لكن إنساننا محروم بسلطان العولمة الغربية من حق تقرير المصير . . حدث ذلك وبحدث على امتداد عالم الإسلام . . من كشمير . . إلى بورما . . إلى الفلبين . . إلى الصين . . إلى فلسطين . . وحتى البوسنة . . والسنجق . . وكوسوفا . . الخ . . الخ . . الخ . .
- واختيار القانون الذي يُحكم به الإنسان ، حق من حقوق الإنسان . . اللهم إلا إذا كان هذا الانسان مسلما ، وكان هذا الإنسان مسلما ، وكان هذا القانون هو الشريعة الإسلامية . . فإن الأمر يصبح «أصولية» تمثل الخطر المهدد للعالم ، والتطوف ، والتشدد ، والرجعية ، والظلامية . . . والإرهاب! . . .
- والسيادة في الدول القطرية والوطنية والقومية هي حق من حقوق الإنسان . اللهم إلا إذا كانت هذه الدول عربية أو إسلامية ، فإن انتقاص سيادتها يصبح جزءا من مقتضيات العولمة . . لا مثيل له ولا مقابل في دولهم الغربية . . فانتقاص السيادة على الأرض وفي السموات وفي المياه ، قد جعلته العولمة من «حقوقنا» نحن فقط! . .
- ومثل ذلك «حق التسلح» لحماية الأمن الوطنى والقومى . . هو حق سيادى من حقوق الدول . . اللهم إلا إذا كانت عربية أو إسلامية ، فإن نزع سلاحها ، أو تقييده يصبح احقاه لقوى الهيمنة والعولمة ! . .
- والأقليات . . من حقوقها أن تقيم دينها إن كانت أقليات
   دينية وأن تحافظ على غيزها الثقافي واللغوى إذا كانت أقليات

قومية - وذلك دون أن تمثل «فيتو» على «هوية الدولة والقانون»، التي هي حق الأغلبية . اللهم إلا إذا كانت هذه الأقلبات مسلمة في بلاد غير إسلامية ، فإن الحرمان من حقوقها في إقامة دينها يكون هو القانون! - من هدم المساجد في الهند . إلى تجريد الفتيات المسلمات من الحشمة الشرعية في أوربا! - . . واللهم إلا إذا كانت هذه الأقليات الدينية غير مسلمة في البلاد الاسلامية ، فإنها - حينئذ - لا تكتفي لها العولمة بإقامة دينها ، وإنما تجعل منها «فيتوا ضد إسلامية الدولة وقوانينها في المجتمعات الإسلامية . . بل وتتخذ منها تغرات اختراق للأمن الوطني والقومي والحضاري . . وتكأة لكي يشرع الكونجرس الأمريكي لبلادنا معايير الثواب والعقاب! . . ذلك هو حال العولمة - ونماذج لهذا الحال - في منظومة حقوق الإنسان . .

\* \* \*

## وفي الاقتصاد:

تعنى العولمة القبول بالاندماج في حال من «البؤس - الفاحش» لا يرضى ويقبل به الا الخاطئون! . . فلو أن عالمنا ، في الاقتصاد ، كان على شيء من العدل ، أو قدر من التوازن ، أو درجة من الرشاد ، لما كانت عولمة هذا الاقتصاد كارثة تزيد الطين بلة في هذا الميدان .

ولكن . . عندما يبلغ «النظام» الاقتصادى «العالمي» ، في ظل «الرأسمالية المتوحشة» - التي يريدون لها أن تكون قَدَرَ العالم ، الذي ينتهى به التاريخ الإنساني - عندما يبلغ هذا «النظام»

الاقتصادى ما بلغه الآن من الاختلالات العبثية ، والمفارقات والفوارق الفاحشة ، والمظالم البشعة ، والمخاطر المرعبة (٢٨) . . فإن عولمة هذا «النظام» – الذى هو غربى فى الأساس – تصبح تعميما للبلوى ، وإشاعة للفحشاء ، وتحويل المضاربة والسمسرة المالية ، المالية ، المنازات مالية ، سريعة الكر والفر، تدمر الاقتصاد العيني للدول، لأسباب تهم أباطرة المضاربات، ولاعلاقة لها بالمراكز المالية الحقيقية للاقتصاد العيني الذى تصيبه هذه الغارات والمقامرات بالدهار على نعو ماحدث للنمور الأسيوية .. ويحدث للنمر الياباني العقيد .. ويهدد مجمل الاقتصاد الرأسمائي العالمي الذي تريد العولمة دمجنا فيه (٢٠) ..

وهكذا أصبحت العولمة المالية بمثابة «الذعر المالي» ، بل والمقصلة التي تودى بحياة الاقتصاديات التي لا يرضي عنها ولا عن توجهات أهلها أباطرة «الاقتصاد المالي» وملوك المضاربات والمقامرات والسمسرة ، الذين - وهذه ليست مجرد مصادفة - جلهم من اليهود ، الذين احترفوا المعاملات الربوية ، والتجارة في المال ، منذ ظهور الرأسمالية في أوربا ، والذين تصاعدوا بالنظام الربوي إلى هذه «العولمة المالية» التي تقامر في اقتصاديات العالم بأسره . .

• وإذا نحن شئنا مجرد مثال على ما تمثله هذه العولمة

 <sup>(</sup>٢٨) تقرير التنمية البشرية لعام ١٩٩٨م - الصادر عن البرنامج الإنمائي للأم المتحدة
 انظر مقال صلاح الدين حافظ ١٩ل أصبح الفقر قدرا علينا محتوما ٢٠٥ - الأهرام - في ١٦ سيتمبر سنة ١٩٩٨م .

<sup>(</sup>۲۹) انظر د . محمود عبد الفضيل دازمة النظام المالي العالمي، - وهو مقال - فيه عرص للواسات بعض الاقتصاديين العالميين ، منهم الياباني اليزوكو ساكا كيمارا، ، والبروفسور دبيتر دركو، - الأهرام في ۱۵ يونيو سنة ۱۹۹۸ م .

الاقتصادية من اجتياح الغرب والشمال لصناعات وتجارات واقتصاديات الجنوب، فإن فيما حدث بين مصر ودول السوق الأوربية خير مثال ، .

وهذا مثال - مجرد مثال - على الاجتباح الذي تمثله «بشائر» العولمة . . وإذا كانت هذه هي «البشائر» . . فماذا ستصنع بنا العولمة الكاملة للاقتصاد ؟ ! . .

### \* \* \*

## وفي الدّين:

نعم . . فإنهم يريدون ، أيضا ، العولمة في الدين ، بمعنى تنصير العالم ، وفي مقدمته العالم الاسلامي ! . . فبعد أن كانت أحلام الكنائس الغربية - في مرحلة غوابة الترهيب والترهيب - نقف

<sup>(</sup>٣٠) أنظر حديث الرئيس حسني مبارك - الأهرام في أول أكتوبر سنة ١٩٩٨م

عند العمل على تنصير بعض المسلمين ، فإن لم يكن فتشكيك بعض المسلمين في دينهم ، أو في مطلق الدين! ... رأينا هذه الأحلام ، في عصر العولة ، تتصاعد إلى الحلم بتنصير كل المسلمين ، وظي صفحة الإسلام من الوجود! . . فهميشنون ، حربا دينية ، وبوسائل لا أخلاقية ، لاعلاقة لها بمقاصد الدين أى دين ولا بحرية الدعوة التي هي حق لكل أصحاب الديانات .. تحدث هذه الفارة النصر انية عني عالم الاسلام ، رغم تراجع النصر انية في الغرب ذاته! .. لكن الحمية والعصبية والكر اهية للإسلام جعلتهم يحاربون لتنصير المسلمين بدلا من أن يعملوا على تنصير أور با وأمريكا!! ..

ولقد كان المؤتمر التنصيرى الذي عقد في "كولورادو" بأمريكا -في مايو ١٩٧٨م، هو الإيذان بهذه المرحلة الجديدة .. مرحلة العولة للدين ، بتنصير كل المسلمين - .. فرسمت «بروتوكولات» هذا المؤتمر مقاصد هذه المرحلة الجديدة ، وأقاموا المؤسسات لتنفيذ هذه المقاصد ، ووفروا الإمكانات المادية والتقنية والبشرية اللازمة للتنفيذ ..

ولقد انتقدت بروتوكولات قساوسة التنصير ، في مؤتمر الكولورادو» ، المخططات التاريخية السابقة لتنصير المسلمين ، تلك التي لم تحقق شيئا بذكر أو يوازى الجهود التي بذلت . . فقالت : «لا يكننا بعد اليوم اعتماد الأساليب القديمة للتنصير ، في مواجهة الإسلام الذي يتغير بسرعة ، وبصورة جوهرية . وإن الغرض من عقد هذا المؤتمر هو الإيان بعدم جدوى وفعالية الطريقة التقليدية لتنصير المسلمين » . .

وبدلا من الطرق التقليدية للتنصير ، اعتمد مؤتر اكولورادوا خطة التنصير من خلال الاختراق .. من داخل القرآن .. ومن داخل الثقافة الإسلامية .. وبالاعتماد المتبادل مع الكنائس المحلية .. والعمالة المدنية الأجنبية .. وتحاشى مواجهة إسلام الكتاب والسنة ، واختراق المسلمين من خلال الثقافات الأسطورية الختلطة ببقايا الوثنيات .. بل وقرروا - وهذا غريب وعجيب من رجال دين - استخدام الكوارث والحروب والجاعات والأزمات في العالم الإسلامي ، لتصبح معونات الغذاء والدواء - التي تقدمها إرساليات التنصير - هي المقابل للانخلاع من الإسلام! .. بل ورأوا في هذه الكوارث الشرط الضروري للتحول عن الاسلام إلى النصرانية!

نعم . . لقد خطط المنصرون لمرحلة العولمة هذه ، فقالوا : الا الإسلام هو الدين الوحب الذي تناقض مصادره الأصلية أسس النصرانية .. وهو حركة دينية مخططة تخطيطا يفوق قدرة البشر .. والنظام الإسلامي هو أكثر النظم الدينية المتناسقة إجتماعيا وسياسيا ..

إن إسلام الكتاب والسنة أرض صلبة ووعرة بالنسبة للتنصير، لذلك يجب اختراق الإسلام في صدق ودهاء!.

ولكى يكون هناك تحول إلى النصر انية، فلابد من وجود أزمات ومشاكل وعوامل تدفع الناس خارج حالة التوازن التي اعتادوها.. وقد تأتي هذه الأمور على شكل عوامل طبيعية، كالفقر والمرض والكوارث والحروب، وقد تكون معنوية، كالتفرقة العنصرية، أو الوضع الاجتماعي المتدني. وفي غياب مثل هذه الأوضاع المهينة، لن تكون هناك تحولات كبيرة إلى النصر انية. إن تقديم العون لذوى الحاجة قد أصبح أمر امهما في عملية التنصير، وإن إحدى معجزات عصرنا، أن احتياجات كثير من المجتمعات الإسلامية قد بدلت موقف حكوماتها، التي كانت تناهض العمل التنصيري، فأصبحت أكثر تقبلا للنصاري ... و(11)

هكذا .. وبدلا من الاعتبراف المتبادل والقبول المتبادل بالديانات السماوية الثلاث - وهو ما صنعه الإسلام إزاء اليهودية والمسيحية ، وكل الرسالات والكتب والنبوات - .. وبدلا من التعاون على تفعيل منظومة القيم الإيمانية .. رأينا بروتوكولات التنصير وقساوسته تخطط لعولمه الدين ، أي اجتياح الإسلام على وجه الخصوص .. لتتكامل منظومة العولمة ، التي غثل إجتياح الغرب للشرق ، والشمال للجنوب ، والحضارة الغربية للحضارات غير الغربية في مختلف الميادين .. في «منظومة القيم» ، في «منظومة القيم» ، و «مفاهيم وتطبيقات حقوق الانسان» ، وفي «الاقتصاد» .. وحتى في «الدين»!

\* \* \*

<sup>(</sup>٣١) انظر الترجمة العربية لوثانق مؤتمر كولورادو (التنصير : خطة تفزو العائم الإسلامي) طبعة مركز دراسات العالم الإسلامي - مالطا - وهو ترجمة للأصل الانجليزي الذي نشرته دار MARCi في كاليفورنيا سنة ١٩٧٩م - وانظر كتابنا (الفارة الجادينة على الإسلام) طبعة دار الوشاد - القاهرة سنة ١٩٩٨م .

# -- ♦ و لكن .. هل العولمة قضاء وقدر ..

## لافكاك من الاندماج فيها؟؟

على درب الدكتور طه حسين - في مرحلة النبهاره بالنموذج الغربي - عندما قال عن هذا النموذج : إنه طريق التقدم والتحضر الفذ ، الذي لا تعدد فيه ، وأننا يجب أن نسير فيه ونأخذه بحلوه ومره ، بما يُحب فيه ومايُكره ، وما يُحمد فيه وما يُعاب - على هذا الدرب من دروب الهزيمة النفسية ، والإحساس بالخجل من ثقافتنا العربية الاسلامية ، والدونية إزاء الثقافة الغربية ، والعجز عن مقاومة غزوها لبلادنا - على هذا الدرب البائس - الذي تراجع عنه طه حسين فيما بعد(٢٦) - يسير نفر من «مثقفينا» إزاء العولة ، عنه طه حسين فيما بعد(٢١) - يسير نفر من «مثقفينا» إزاء العولة ، وقدرا . . فهي في نظرهم طوفان جارف ، أو - على الأقل - قطار ، . إما الركوب فيه وإما الضياع ! . .

وجدير بالملاحظة أن مرحلة العولمة ، أى تصاعد غواية الغرب لنا بالتغريب إلى درجة الاجتياح ، كأنها قد حققت بالنسبة لهدا النفر من «مثقفينا» طوق النجاة ! . . فهم ، في الأصل ، متغربون ، أمضوا حياتهم في الدعوة إلى «الحداثة» على النمط الغربي ، حتى بعد أن تجاوزها الغرب إلى عدمية وعبثية وتفكيك «ما بعد الحداثة»! . .

<sup>(</sup>٣٣) أنظر كنابنا (الإسلام بين الننوير والنزوير) ص ١٥٨ - ١٨٠ .

وهم لا يشعرون بأى انتماء إلى ثقافتنا العربية الإسلامية ~ التى يضعونها فى عداد «الثقافات التقليدية» ، التى يجب أن تتوارى ، مخلية المكان لثقافة «الحداثة الغربية» . . ولقد كانوا، فى مرحلة ماقبل العولمة، يشعرون بقدر من الحرج ، لاختيارهم، دون أمتهم، النموذج ، الوافد، دون نموذجنا «الموروث» . فلما جاء الاجتياح فر حوابه، ظانين أنه يريح «ضمانرهم» من مسئولية «اختيار» و «تفضيل» الوافد على الموروث .. فالأحر قد أصبح، فى نظرهم، اجتياحا وقدرا، لا اختيار فيه .. ومن ثم فلا «إثم، على الاختيار!.. حيث لم يعدهناك اختيار ...

والطريف - المضحك المبكى - أن يتحدث هذا النفر من المثقفينا عن العولة ، كقضاء وقدر ، يجب إسلام الذات الثقافية له ، في ذات الوقت الذي يتمردون فيه على القضاء والقدر إذا كانا من الله !! . . ولقد كتب أحدهم - في أحد المؤترات التي عقدت عن العبولة - يقبول : «إن العبولة من العبولة المقافي والاقتصادي ، التي يشهدها عالم اليوم - مع عدم التوحيد الثقافي والاقتصادي ، التي يشهدها عالم اليوم - مع عدم إغفال النواحي السياسية والاجتماعية - . . وإن الحداثة الغربية عموما، والعولمة المعاصرة خصوصا، وما أفرزت من ثقافة ، في طريقها إلى أن تصبح ثقافة عالمية أو كونية شاملة بكل ما في الكلمة من معنى، فلا شيء قادر على الوقوف في طريقها، ولن تستطيع الثقافات التقليدية أن تصنع شيئا أمام ثقافة العولمة التي لا تصدها الحدود، أحبيناذلك أو كرهنا، وافقنا أو رفضنا . . !! ("") ..

<sup>(</sup>٣٣) د . تركى الحمد دهوية بلا هوية ، تحن و «العولمه بحث في مؤغر القاهرة - إبرايل سنة ١٩٩٨م - عن دالعولمة وقضابا الهوية الثقافيه و صحيفة المدينة - السعودية - ملحق (الأربعاء) في ١٥ إبرايل سنة ١٩٩٨م .

فالعولمة ، قد جعلت ثقافة الحداثة الغربية ، قضاء وقدرا ، الافكاك من اجتياحه للثقافات التقليدية - ومنها ثقافتنا العربية الإسلامية - ! . . .

وبصرف النظر عن الهجاء الذي يصيب ثقافتنا من هذا النفر من «مثقفينا» – من مثل وصفها بأنها «مقصومة العرى مع الواقع» وصاحبة «هوية متعالية مفترضة ، أو صلتنا إلى حالة العماء الثقافي الذي نعيشه ! . . بصرف النظر عن هذا الهجاء ، الذي يكشف عن أزمة الانتماء الوطني والقومي والحضاري التي يعيشها هؤلاء المتغربون . . فإننا نريد أن نناقش – بموضوعية تامية – «الحجج» التي يسوقونها للبرهنة على أن إجتياح ثقافة الحداثة الغربية للثقافات غير الغربية قد أصبح قضاء وقدرا ، لا سبيل لنا غير إسلام الذات الثقافية إليه ! . .

إنهم يقولون :

 إن العولمة هي ثمرة من ثمرات التقدم المذهل في ثورة وسائل الاتصال الحديثة ، ثلث التي جعلت عالمنا فرية صغيرة ، زالت منها حواجز الهوايات الثقافية . .

ونحن نقول لهم: نعم .. لقد حولت ثورة الاتصال الحديثة عالمنا إلى قرية صغيرة .. لكن بيوت هذه القرية وسكانها ليسوا سواء ، حتى نتحدث عن اندماجهم وإزالة هويات الثقافات . فأهل هذه القرية الواحدة فيهم : القاتل ، والمقتول .. وفيهم من يغتصب الأرض وينشهك العرض ويدنس المقدسات ، ومن يغترجون من ديارهم وتهدم صقدساتهم ، ويُدفنون في المقابر الجماعية .. إن شعوب أمتنا ، دون شعوب الأم الأخرى ، تُحرم الجماعية .. إن شعوب أمتنا ، دون شعوب الأم الأخرى ، تُحرم

من الحق الطبيعى فى تقرير المصير .. والحق الطبيعى فى أن تُحكم بالقانون الذى تريد .. وهى وحدها التى تُنتَقص سيادتها الوطنية والقومية على أرضها .. ويُفرض الحصار على شعوبها وتُطبِّق عليها أحكام الباب السابع فى ميثاق الأنم المتحدة .. وتُطبِّق عليها أحكام الباب السابع فى ميثاق الأنم المتحدة .. الأساطيل .. ويُنزع سلاحها .. وتُهان عقائدها وعاداتها وأنماط حياتها فى وسائل الانصال الحديثة ، بهذه القرية العالمية الواحدة ! . . فأين هذا الاندساج الذى تتحدثون عنه بين أهل القرية العالمية الواحدة ! . . . فأين هذا الاندساج الذى تتحدثون عنه بين أهل القرية العالمية الواحدة ! ! . .

بل وأين هذا الذي تسمونه «الاعتماد المتبادل» بين أهل هذه الفرية الواحدة ؟ . . وهل يمكن أن يكون هناك اعتماد متبادل بين القسائل والمقستول ؟ . . أو بين الظالم والمظلوم ؟ . . أو بين من يغتصب الوطن ومن يتحول إلى شريد في الأفاق ؟ . .

• ثم - وأنتم تتحدثون عن قضاء وقدر العولة لثقافة الحداثة الغربية - أين ما صدعتم به رؤسنا من حديث عن الليبرالية وحرية الاختيار ؟ . . بل وعن التعددية ؟ . . أم هل ، ياترى ، قد انقلبتم نازيين وفاشست ، تؤمنون بوحدة الرأى ووحدة الثقافة ووحدة الشوجه ، طلا أن مصدرها الحداثة الغربية ، وهدفها هو اجتياح هوية ثقافتنا العربية الإسلامية ؟ ! . . ومن أين ستأتى حوافيز الإبداع - الذى تتحدثون عنه كشيبرا - إذا زالت الخصوصيات في الهويات الثقافية ، والتعددية في النماذج الحضارية ؟ . . إن زوال التعددية الحضارية ، والتنوع في الهويات

الثقافية - في ظل هذا اخلل القائم بين هيمنة الشمال وبين استضعاف الجنوب - سيجعل «المرسل» - دائما - هو الشمال ، و «المتلقى» - دائما - هو الجنوب . . وسيحكم علينا بالتقليد لهذه الحداثة الغربية المتعولمة ، دائما وأبدا! . .

ذلك لأن التعددية ، التي يراها الاسلام سنة من سنن الله التي لا تبديل لها ولا تحويل – في كل عوالم الحلق : المادية ، والنباتية ، والحيوانية ، والإنسانية ، والفكرية ، والثقافية . . الخ – هي الحافز على التميز ، ومن ثم على الإبداع ، وهي من ثم السبيل إلى الغني والثراء للرصيد العالمي في العلوم والثقافات . . بينما العولمة هي الأحادية الثقافية ، التي تشيع التقليد – الذي نشكو منه – وتحول دون الإبداع – الذي نحن فقراء فيه – . .

\* \* \*

### وأخيرًا.. ما العمل ؟؟

إننا ، بإزاء تصاعد الهيمنة الغربية من مرحلة الغواية الترعيب والترهيب إلى مرحلة القسر على العولمة ، أمام مخاطر حقيقية ، والترهيب والمسلم ، في تيارات وتحديات جدية ، تحتاج من العقل العربي والمسلم ، في تيارات الأصالة : الوطنية والقومية والإسلامية : إلى تدبر وتفكر . ، وإلى حلول ، تحولها هذه التيارات إلى برامج توضع في واقع الممارسة والتطبيق . .

ففى مواجهة تحدى «الهزيمة النفسية» - وهو أخطر تحدياتنا المعاصرة - الذي يبدد طاقاتنا ، ويذكي نيران الحرب الأهلية بين مشقفينا - في مواجهة هذا التحدي لابد من إنعاش الذاكرة التاريخية للأمة ، وذلك حتى غيز بين «انتعامل مع الواقع» - وهو ما نحتاجه - وبين «الاعتراف بالواقع» - وهذا هو الذي يكرس المأساة! . . .

إن أمتنا قد عاشت ، وأقامت دينها ، وبنت حضارتها ، وصنعت تاريخها في مواجهة التحديات . . ولو أنها اعترفت بالأمر الواقع لما كان لها إنجاز ، بل ولا وجود . .

- لقد غيرت الفتوحات الإسلامية «واقع» عشرة فرون من الاستعمار الاغريقي والروماني للشرق . . ولم تعترف بذلك الأمر الواقع الذي استمر تلك القرون . .

- ولقد غيرت دول الفروسية الإسلامية - النورية . . والأيوبية . . والمملوكية - «واقع» الغزوه الصليبية التي دامث قرنين من الزمان (٤٨٩ - ١٩٩٦ م)

ولم تعترف الأمة «بالواقع» الذي حول القلس إلى مستعمرة
 لا تينية ، وحول المسجد الأقصى إلى كنيسة لاتينية ، تسعين
 عاما . .

- ولم تعترف الأمة «بالواقع» الذي امتلك فيه الصليبيون مفاتيح القاهرة ، وفرضوا فيه الجزية على أهلها . . ولا «بواقع» الحملة الفرنسية على مصر (١٧٩٨ - ١٨٠١م) . الذي تحول فيه الأزهر الشريف إلى اصطبل لخييل بونابرت . . ولا «بواقع» الاستعمار الفرنسي الذي جعل الجزائر «إيالة فرنسية» لقرن وثلث القرن . . ولا «بواقع» بلوى الاستعمار الغربي الحديث التي عمت القرن العروبة وعالم الاستعمار الغربي الحديث التي عمت الله العروبة وعالم الاستلام ، ولم ينج منها سبوى بيت الله العثيق . .

لم تعشرف الأمة - طوال تاريخها - بهذا الأمر الواقع الذي فرضته عليها التحديات . . وإنما تعاملت معه على النحو الذي غيره وطوى صفحته من الوجود . .

ونحن اليوم ، في مواجهة تحدى الهزيمة النفسية ، محتاجون إلى منهاج - لا أقول في «قسراءة» التاريخ ، وأغا «للوعي» بالتاريخ ، ينعش ذاكرة الأمة ، لتدرك رسالتها ، ولتعرف أن رسالتها هذه ، ومنهاجها التاريخي في التعامل مع الواقع وتحدياته ، قد جعلها «العالم الأول» على ظهر هذه الأرض لأكثر من عشرة قرون ، بينما عمر الغرب . كعالم أول ، لم يكمل سوى قرنين من الزمان .

- وإن الاهتمام عا يكتبه الغربيون أنفسهم عن الأمراض الحضارية القاتلة التي تأخذ بخناق النموذج الحضاري الغربي ، كفيل هو الآخر بمعالجة هذه الهزيمة النفسية التي أصابت نفرا من «مثقفينا» المتغربين . . وكفيل بإشاعة قدر من «الكبرياء المشروع» ، و بالثقة الموضوعية» بالذات ، والأمل في الله ، الذي لا يقنط من روحه ونصره إلا القوم الكافرون! . . .
- ولابد في مواجهة العولمة الغربية من التمييز في الغرب
   بين مستويات ثلاث :
- فهناك الإنسان الغربى ، وهذا لا مشكلة بيننا وبينه . . بل إن لنا في بعض دوائره الفكرية وتياراته السياسية الكثير من التفهم والمناصرة والتأييد . .
- وهناك العلم الغربى وخاصة فى ثمرات إبداع العبقرية الغربية فى العلوم الطبيعية وتطبيقاتها . . وفيه تتمثل «الحكمة» التى نحن مدعوون ، بمعايير الدين والدنيا ، إلى طلبها والتتلمذ على أهلها والاستلهام لحقائقها وصوابها . .
- وهناك أخيراً «المشروع الغربي» ، الذي لا نعاديه الا عندما ينفى مشروعنا العربي والاسلامي ، وهكذا ، يجب أن نظر إلى الغرب ، فلا نخلط بين مستوياته وشرائحه ، ولا نحرم أمتنا من تأييد الأنصار والأصدقاء . . ففي الغرب مصادر قوة لنهضتنا ، إذا نحن أحسنا التعامل مع الإنسان الغربي ، وتبارات الفكر الغربي ، وإمكانات العلم الغربي . .
- وفي الاقتصاد . . لابد كي نواجه الاجتياح الغربي من : زراعة غذائنا في أرضينا . . وتكامل صناعاتنا وتجاراتنا في

الإطار العربى والإسلامي ، وصولا إلى السوق المشتركة والكتلة الاقتصادية المتكاملة ، التي تتعامل مع العولمة من منطلق وبمنطق الاعتماد المتبادل» الحقيقي ، لا الموهوم . . مع جعل الأولوية في الاعتماد المتبادل لحضارات الجنوب ، وليس للغرب الساعى إلى نفى الأخرين . .

فعلى قاعدة التكامل الاقتصادي ينهضن التفعيل لمنظماتنا الاقليمية العربية والإسلامية . .

- وفي الفكر والثقافة ، لابد من تنمية تيار وتوجه الإحياء
   والتجديد والاجتهاد ، والذي هو وسط عدل بين تياري : الجمود
   والتقليد . . والاستلاب الحضاري والتبعية والتغريب . .
- وفى العلاقة بين حضارتنا الإسلامية والحضارات الأخرى ، لابد من الإيمان بالتعددية الحضارية فعالمنا منتدى حضارات وليس حضارة واحدة . . والعلاقة بين هذه الحضارات يجب أن تكون «تفاعلا» يبرأ من غلو «الانغلاق» وغلو «التبعية والذوبان» . . كما يجب أن تقوم هذه العلاقة على فلسفة «التدافع . . والتسابق . . والتنافس » التي ترفض غلو «الصراع» وغلو «السكون والموات» . .

#### \* \* \*

تلك هي سبيل التحديد . . والتأكيد . . والإبراز لعناصر هوية ثقافتنا العربية الاسلامية ، في مواجهة اجتياح العولمة الغربية . . - إن الأرض التي نعيش عليها ، ليست مجرد تراب أو طين . .

- وإنما هي : الوطن . . ووعاء الذكريات . . وديوان التاريخ . . ومسيرة الأجداد . . ومصنع المقدسات .
- واللغة التي نتكلم بها ، ليست مجرد أداة تعبير ووسيلة تخاطب . . وإنما هي : الفكر . . والذات . . والعنوان . . بل ولها قداسة المقدس ، التي أصبحت لسانه منذ أن نزل بها نبأ السماء العظيم . .
- والعقيدة التي نتدين بها ، ليست مجرد «أيديولوجية» . . وإنما هي : المطلق . . والعلم الشامل والكلى والحيط . . ووحى السماء ، المتجاوز للنسبى . . إنها الحق المعصوم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . .
- ومنظومة القيم التي تمثل مرجعيتنا في السلوك . . ليست نسبية ، ولا مرحلية . . وإنما هي : جزء من الثوابت ، وبعض من المقدسات . .
- وإن آثارنا ليست مجرد أحجار . . وإغا هي : الإبداع التاريخي للذات التاريخية ، تعبيرا عن الروح والوجدان والمثل الجمالية . .
- وإن منتجاتنا ليست مجرد سلع للإشباع المادي . . وإنما هي : منتجات وطنية ، لها مذاق خاص . . إنها الزينة للبلادنا ، ولأجادنا . . وإشباع للروح مع الجسد . .
- بهذه الروح . . وبهذه المعالم على طريق الإحياء والتجديد ، تواجه أمتنا تحديات العولمة ، وتنجو من الاجتياح الغربي ، وتواصل مسيرتها الحضارية ، كما صنعت قديما - ودائما - في مواجهة التحديات الشرسة ، التي لم تهدد هويتها فقط ، وإنما هددت الوجود! ؟

## صدرمن سلسلة (في التنوير الأسلامي)

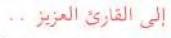
| د ، محمد عمارة           | ١ - الصحوة الإسلامية في عبون غربية .                                                                          |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| د . محمد عمارة           | ٢ - الغرب والأسلام .                                                                                          |
| د . محمد عمارة           | ٣ - ابو حيانُ التوحيدي .                                                                                      |
| د . سید دسوقی            | ٤ - دراسة قرانية في فقة التجدد الخضاري .                                                                      |
| د . محمد عمارة           | ه - ابن رشد بين الغرب والأسلام ،                                                                              |
| د . محمد عمارة           | ٦ - الانتماء الثقافي                                                                                          |
| د . زينب عبد العزيز      | ٧ - تتصير العالم ،                                                                                            |
| د . محمد عمارة           | <ul> <li>٨ - التعددية الرؤية الإسلامية والتحديات .</li> </ul>                                                 |
| د . محمد عمارة           | ٩ - صواع القيم بين الغرب والإسلام.                                                                            |
| د . محمد عمارة           | · مسرح المجم برن البرب ربي ما المدرسة الفكرية ، والمشروع - ١ - د ، بوسف القرضاوي ؛ المدرسة الفكرية ، والمشروع |
|                          | الفكرى                                                                                                        |
| د . سيد دسوقي            | ا ۱۱ – تأملات في التفسير الحضاري للقرآن الكريم ،                                                              |
| د . محمد عمارة           | ١٢ – عندما دخلت مصر في دين الله .                                                                             |
| د . محمد عمارة           | ١٣ - الحركات الإسلامية رؤية نقدية .                                                                           |
| د ، محمد عمارة           | ١٤ - المنهاج العقلي .                                                                                         |
| د . محمد عمارة           | ١٥ - النموذج الثقافي -                                                                                        |
| د ، صلاح الصاوي          | ١٦ - منهجية التغيير بين التظرية والتطبيق .                                                                    |
| د . محمد عمارة           | ١٧ - تجديد الدنيا بتجديد الدين                                                                                |
| د . محمد عمارة           | ١٨ - التوابت والمتغيرات في اليقظة الإسلامية الحديثة .                                                         |
| د . مجمد عمارة           | ١٩٠ - نقض كتاب الاسلام وأصول الحكم .                                                                          |
| د . محمد عمارة           | ٠٠ - التقدم والاصلاح بالتثوير الغربي .                                                                        |
| . د . عيد الوهاب المسيري | ٢١ - فكر حركة الأستنارة ، . وتناقضاته .                                                                       |
| د . شريف عبد العظيم      | ٧٢ - حرية التعبير في الغرب من سلمان رشدي إلى                                                                  |
| 100                      | روجيهٔ جارودي .                                                                                               |
| د . محمد عمارة           | ٣٣ - أسلامية الصراع حول القدس وفلسطين .                                                                       |
| د . محمد عمارة           | ٣٤ - الحضارات العالمية تدافع؟ أم صواع .                                                                       |
| د . عادل حسين            | ٥٠ - التنمية الاجتماعية بالغرب ٢ أ. أم بالاسلام ٢٩                                                            |
| د . محمد عمارة           | ٣٦ - الحَمَلَة الفرنسية في الميزأنَّ .                                                                        |
| ترجمة ١ . ثابت عيد       | ٧٧ - الإسلام في عَيون غُربيةً دراسات سويسرية                                                                  |
| و . محمد عمارة           | ٧٨ - الأقليات الدينية والقومية تنوع ووحدة أم                                                                  |
|                          | تفتيت وأختراق .                                                                                               |
| د . صلاح الدين سلطان .   | ٧٩ – ميرات المُرَاة وقَضية المساواة .                                                                         |
| د . صلاح لدين سلطان .    | ٠٠ - نفقة المرأة وقصية المساواة ،                                                                             |
| د . محمد خاتمی           | ٣١ - الدين والتراث والحداثة والتنمية والحرية                                                                  |
| د ـ محمد عمارة           | ٣٢ - مخاط العولة على الهوية الثقافية                                                                          |

#### الفهسرس

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|        | 633     |

|    | تحرير مضامين المصطلحات : الثقافة والهوية        |
|----|-------------------------------------------------|
| ٣  | والعولمة                                        |
|    | نظرة تاريخية على الجذور والخلفيات : مرحلة غواية |
| 10 | الترغيب والترهيب                                |
| YE | مرحلة العولمة                                   |
| Yo | – في منظومة القيم                               |
| 79 | - وفي حقوق الإنسان                              |
| 71 | - وفي الاقتصاد                                  |
| ٣٣ | - وفي الدِّين                                   |
|    | لكن هل العولمة قضاء وقدر لا فكاك من             |
| ۲۷ | الاندماج فيها ؟ الاندماج فيها ؟                 |
| 24 | واخيرا ما العمل ؟؟                              |





#### في هذه السلسلة الجديدة:

إذا كان «التنوير الغربي» هو تنوير علماني ، يستبدل العقل بالدين ، ويقيم قطيعة مع التراث . .

فإن «التنوير الإسلامي» هو تنوير إلهي ، لأن الله والقرآن والرسول صلى الله عليه وسلم: أنوار ، تصنع للمسلم تنويرا إسلاميا متميزا .

ولتقديم هذا التنوير الإسلامي للقراء ، تصدر هذه السلسلة ، التي يسهم فيها أعلام التجديد الإسلامي المعاصر:

- د. محمد عمارة
   المستشار طارق البشرى
- د . حسن الشافعي د . محمد سليم العوا
- ا . فهمى هويدى د . جمال الدين عطية
- د ، سيد دسوقى د . كمال الدين إمام
- د . عبدالوهاب المسيرى
   د . شريف عبد العظيم
- و د . عادل حسين و د . صلاح الدين سلطان ·

وغيرهم من المفكرين الإسلاميين . . إنه مشروع طموح ، لإنارة العقل بأنوار الإسلام . الناشر

